Réfléchir — Résister

aux technologies industrielles imposées qui, de
séduction en addiction, nous menacent, nous

manipulent, nous infantilisent et nous asservissent

Avec I’association Technologos

son émission Paroles, ses réunions mensuelles,
ses débats
MVAC 12¢, 181 avenue Daumesnil 75012 Paris

FEUILLE TECHNOCRITIQUE

N° 016 — Décembre 2025

Les techniques douces (Low Tech) existent-elles ?

D’aprés Lewis Mumford, la technique
démocratique (ou « Low Tech ») désigne
« une méthode de production a [I'échelle
réduite, reposant principalement sur la
compétence humaine et I'énergie animale,
mais toujours activement dirigée par l'artisan
ou lagriculteur» a la différence des
techniques autoritaires (High Tech) qui sont
dominées par un contrdle politique centralisé :
la bureaucratie cette « technique invisible »,
rassemblant des activités « a une échelle
monumentale dans une sorte de nouvelle
organisation de masse a la fois théologique et
technique ».  (Technique  autoritaire et
technique démocratique, Lewis Mumford, p.10
a 12, éd. La lenteur, 2021, 1964 pour la
premiére édition).

Philippe Bihouix, reprend cette définition d’'une
Low Tech comme outil d'une société
conviviale ou I'homme contréle loutil, et il y
rajoute la notion de modestie. (Philippe
Bihouix, I'4ge des Low Tech, éd. Seuil)

Dans ces conditions on est en droit de se
demander ¢s’il existe des Low Tech
actuellement, entendues comme des outils
contrdlés par I'homme (entendu comme
société) dans un monde plus humble et
convivial.

Si on définit la mégamachine comme une
organisation bureaucratique autant que
monumentale ou encore par le concept de
productivisme (=produire pour produire),
pourrait-on affirmer que les Low Tech existent
puisque les conditions sociétales ne sont pas
réunies ?

Mais alors pourraient-elles exister un jour ?
Oui mais ce sera aux gens de ce futur d’en
décider, dans un cadre post-croissance ou ce

sont les hommes qui dirigent la production,
puisque le fondement des Low Tech est
démocratique.

Et pourtant on entend parler de Low Tech
comme des expériences de rupture a
l'intérieur du systéme technicien actuel : est-
ce possible ?

Ne s’agit-il pas plutét de « niches » al'intérieur
du monde de la High Tech ? et il n’y aurait rien
de plus normal qu'’il en soit ainsi puisque la
rupture culturelle désirée doit étre d’abord
culturo-centrée et pas techno-centrée (cf le
techno solutionnisme) ?

On pourrait citer les éoliennes en apparence
douces, mais dans une société ou l'on est
obligé de se connecter au réseau de la
Mégamachine peut-on vraiment parler de
technique douce ? Et qui les a congues ? Et
comment on les a fabriquées ?

Il reste les éoliennes domestiques, avec des
pales en bois congues par les utilisateurs,
mais contenant encore des pieces de rotor
congues industriellement. On se rapproche
d’'une technique douce... car [loutil est
presque totalement dominé par la sociéte.

En conclusion il s’agit a la fois de normes et de
valeurs autant que de la fagon de décider de
celles-ci. Fondamentalement on doit trouver
au départ la modestie, le refus de Ia
démesure, la norme des normes pour que les
Low Tech puissent exister. On ne peut pas
imaginer une démocratie directe dominée par
des valeurs productivistes. Dans ces
conditions les Low Tech n’existent pas encore,
mais leur précieuse conceptualisation oui.

Jean-Luc P.



Duo dingo ?

De plus en plus, nous utilisons quotidien-
nement des applications sur nos téléphones
portables. Ce sont plus que des aides
pratiques ou fonctionnelles. Ce sont de
véritables mondes qui se substituent au nétre.
Et cela n'est pas anodin. En fréquentant
plusieurs fois par jour une appli, on s'applique
a nous-mémes la vision du monde qu'elle
propage. En effet, que nécessite I'utilisation
d'une application sinon notre obéissance ?
Cliquer est la réaction. Et souvent le plus
rapidement possible. Mettre des codes.
Remplir des cases. Souvent rien de plus.
Obéir mécaniquement en faisant fi de nos
qualités de sapiens.

Passée la premiére porte, nous sommes
obligés de penser comme l'appli, car avec elle
pas de dialogue : c'est bon ou c'est pas bon.
On se conforme. On se plie a son monde
standard fabriqué pour tous et pour personne
par des start-up prétes a tout pour capter notre
attention quitte a nous la voler. On est réceptif
mais captif. On croit agir alors qu'on ne fait que
réagir de fagon réflexe. On ne conteste jamais
une appli. On lui obéit plus facilement qu'a un
prof.

Il est, en effet, une application d'apprentis-
sage de langues qui n'hésitera pas deés le
matin a vous rappeler a votre devoir d'abonné,
par l'envoi- les plus ludiques possibles-de
notifications. Ce qu'on ne te tolére plus chez
les humains, on l'apprécie chez la machine.
L'arbitraire de la technique qui nous presse,
hypnotise le sapiens que nous sommes
encore. Rapidement l'on s'adapte a cet
univers de bons et de mauvais points.
Cette application de langue qui reprend
l'univers des jeux vidéo fait passer au second
plan l'apprentissage. Fascinés que nous
sommes par nos propres performances nous
agissons plus pour améliorer nos stats que par
gout d'apprendre. Des points sont accordeés
pour chaque bonne réponse, les clics les plus
rapides et la fréquentation la plus réguliére.

L'apprentissage de la langue céde la place a
la compétition avec les autres et avec nous-
mémes.

Car comment apprend-on sur ce type d'appli?
On remplit une suite de QCM. On choisit une
bonne réponse parmi une liste, comme dans
un jeu télévisé. On apprend hors contexte.
C'est une réponse isolée pour personne
isolée. Les bonnes et les mauvaises réponses
ne sont pas expliquées. Hors monde, hors sol
et sans la culture a laquelle la langue
appartient. Langue qui n'est pas seulement un
code mais qui émane d'un monde situé, d’'une
histoire, d’'un territoire. La langue parle le
territoire qui, lui, s’exprime a travers elle. Elle
ne vient pas du pays d'internet et des
algorithmes.

Et comment, a la différence, sapiens
apprenait-il hier encore? Sapiens ne tient qu'a
un fil : il apprend par tissage de liens: avec son
prof qui lui communique son enthousiasme,
son gout de découvrir. Sapiens invente ses
propres moyens mnémotechniques en rapport
avec son histoire.

On peut aussi apprendre par passion et non
pas mQ par le devoir de se connecter ou l'envie
de dépasser son score. On peut méme
apprendre une langue par ses poetes, ses
écrivains, ses chanteurs, ses philosophes et
non pour maitriser un code de plus qui nous
permettra de prendre I'avion encore plus loin
et d'y louer un éniéme Airbnb.

Ces applications, ou I'on apprend tel une IA
par réflexe conditionné, nous aménagent un
monde meécanique. Avec elles nous sommes
sirs d'apprendre une chose : obéir
aveuglément en mettant de coté notre esprit
pour fonctionner en toute fluidité. On
s'ingurgite un monde qui ressemble de plus en
plus au ndétre : celui de la discipline par le fun.

Somme toute le Robert était par avance
clairvoyant lorsqu'il a défini le mot application
comme suit : « action de mettre une chose sur
une autre de maniere qu'elle la recouvre et y
adhere ». Mais en définitive c’est nous qui y
adhérons sans recul et sans retenue.

Serge E.

Congu, réalisé et imprimé par nos soins. Chaque article est sous la seule responsabilité de son
auteur ou autrice. Pour rejoindre le « comité de lecture » informel et/ou proposer un article :
écrire a Technologos c/o MVAC 12e a Paris, ou a contact@technologos.fr

Ne pas jeter sur la voie publique



