
Réfléchir – Résister 

aux technologies industrielles imposées qui, de 

séduction en addiction, nous menacent, nous 

manipulent, nous infantilisent et nous asservissent 

Avec l’association Technologos 

son émission Paroles, ses réunions mensuelles,  

ses débats 
MVAC 12e, 181 avenue Daumesnil 75012 Paris 

 

FEUILLE TECHNOCRITIQUE 
N° 016 – Décembre 2025 

 

Les techniques douces (Low Tech) existent-elles ? 
 
D’après Lewis Mumford, la technique 
démocratique (ou « Low Tech ») désigne 
« une méthode de production à l’échelle 
réduite, reposant principalement sur la 
compétence humaine et l’énergie animale, 
mais toujours activement dirigée par l’artisan 
ou l’agriculteur » à la différence des 
techniques autoritaires (High Tech) qui sont 
dominées par un contrôle politique centralisé : 
la bureaucratie cette « technique invisible », 
rassemblant des activités « à une échelle 
monumentale dans une sorte de nouvelle 
organisation de masse à la fois théologique et 
technique ». (Technique autoritaire et 
technique démocratique, Lewis Mumford, p.10 
à 12, éd. La lenteur, 2021, 1964 pour la 
première édition). 

Philippe Bihouix, reprend cette définition d’une 
Low Tech comme outil d’une société 
conviviale où l’homme contrôle l’outil, et il y 
rajoute la notion de modestie. (Philippe 
Bihouix, l’âge des Low Tech, éd. Seuil) 

Dans ces conditions on est en droit de se 
demander s’il existe des Low Tech 
actuellement, entendues comme des outils 
contrôlés par l’homme (entendu comme 
société) dans un monde  plus humble et 
convivial. 

Si on définit la mégamachine comme une 
organisation bureaucratique autant que 
monumentale ou encore par le concept de 
productivisme (=produire pour produire), 
pourrait-on affirmer que les Low Tech existent 
puisque les conditions sociétales ne sont pas 
réunies ? 

 

Mais alors pourraient-elles exister un jour ? 
Oui mais ce sera aux gens de ce futur d’en 
décider, dans un cadre post-croissance où ce 

sont les hommes qui dirigent la production, 
puisque le fondement des Low Tech est 
démocratique. 

Et pourtant on entend parler de Low Tech 
comme des expériences de rupture à 
l’intérieur du système technicien actuel : est-
ce possible ? 

Ne s’agit-il pas plutôt de « niches » à l’intérieur 
du monde de la High Tech ? et il n’y aurait rien 
de plus normal qu’il en soit ainsi puisque la 
rupture culturelle désirée doit être d’abord 
culturo-centrée et pas techno-centrée (cf le 
techno solutionnisme) ? 

On pourrait citer les éoliennes en apparence 
douces, mais dans une société où l’on est 
obligé de se connecter au réseau de la 
Mégamachine peut-on vraiment parler de 
technique douce ? Et qui les a conçues ? Et 
comment on les a fabriquées ? 

Il reste les éoliennes domestiques, avec des 
pales en bois conçues par les utilisateurs, 
mais contenant encore des pièces de rotor 
conçues industriellement. On se rapproche 
d’une technique douce… car l’outil est 
presque totalement dominé par la société. 

En conclusion il s’agit à la fois de normes et de 
valeurs autant que de la façon de décider de 
celles-ci. Fondamentalement on doit trouver 
au départ la modestie, le refus de la 
démesure, la norme des normes pour que les 
Low Tech puissent exister. On ne peut pas 
imaginer une démocratie directe dominée par 
des valeurs productivistes. Dans ces 
conditions les Low Tech n’existent pas encore, 
mais leur précieuse conceptualisation oui. 

Jean-Luc P. 

 



Duo dingo ? 
 
De plus en plus, nous utilisons quotidien-
nement des applications sur nos téléphones 
portables. Ce sont plus que des aides 
pratiques ou fonctionnelles. Ce sont de 
véritables mondes qui se substituent au nôtre. 
Et cela n'est pas anodin. En fréquentant 
plusieurs fois par jour une appli, on s'applique 
à nous-mêmes la vision du monde qu'elle 
propage. En effet, que nécessite l'utilisation 
d'une application sinon notre obéissance ? 
Cliquer est la réaction. Et souvent le plus 
rapidement possible. Mettre des codes. 
Remplir des cases. Souvent rien de plus. 
Obéir mécaniquement en faisant fi de nos 
qualités de sapiens. 

Passée la première porte, nous sommes 
obligés de penser comme l'appli, car avec elle 
pas de dialogue : c'est bon ou c'est pas bon. 
On se conforme. On se plie à son monde 
standard fabriqué pour tous et pour personne 
par des start-up prêtes à tout pour capter notre 
attention quitte à nous la voler. On est réceptif 
mais captif. On croit agir alors qu'on ne fait que 
réagir de façon réflexe. On ne conteste jamais 
une appli. On lui obéit plus facilement qu'à un 
prof. 

Il est, en effet, une application d'apprentis-
sage de langues qui n'hésitera pas dès le 
matin à vous rappeler à votre devoir d'abonné, 
par l'envoi- les plus ludiques possibles-de 
notifications. Ce qu'on ne te tolère plus chez 
les humains, on l'apprécie chez la machine. 
L'arbitraire de la technique qui nous presse, 
hypnotise le sapiens que nous sommes 
encore. Rapidement l'on s'adapte à cet 
univers de bons et de mauvais points. 
Cette application de langue qui reprend 
l'univers des jeux vidéo fait passer au second 
plan l’apprentissage. Fascinés que nous 
sommes par nos propres performances nous 
agissons plus pour améliorer nos stats que par 
goût d'apprendre. Des points sont accordés 
pour chaque bonne réponse, les clics les plus 
rapides et la fréquentation la plus régulière. 

L'apprentissage de la langue cède la place à 
la compétition avec les autres et avec nous-
mêmes. 

Car comment apprend-on sur ce type d'appli? 
On remplit une suite de QCM. On choisit une 
bonne réponse parmi une liste, comme dans 
un jeu télévisé. On apprend hors contexte. 
C'est une réponse isolée pour personne 
isolée. Les bonnes et les mauvaises réponses 
ne sont pas expliquées. Hors monde, hors sol 
et sans la culture à laquelle la langue 
appartient. Langue qui n'est pas seulement un 
code mais qui émane d'un monde situé, d’une 
histoire, d’un territoire. La langue parle le 
territoire qui, lui, s’exprime à travers elle. Elle 
ne vient pas du pays d'internet et des 
algorithmes. 

Et comment, à la différence, sapiens 
apprenait-il hier encore? Sapiens ne tient qu'à 
un fil : il apprend par tissage de liens: avec son 
prof qui lui communique son enthousiasme, 
son goût de découvrir. Sapiens invente ses 
propres moyens mnémotechniques en rapport 
avec son histoire. 

On peut aussi apprendre par passion et non 
pas mû par le devoir de se connecter ou l'envie 
de dépasser son score. On peut même 
apprendre une langue par ses poètes, ses 
écrivains, ses chanteurs, ses philosophes et 
non pour maîtriser un code de plus qui nous 
permettra de prendre l'avion encore plus loin 
et d'y louer un énième Airbnb. 

Ces applications, où l’on apprend tel une IA 
par réflexe conditionné, nous aménagent un 
monde mécanique. Avec elles nous sommes 
sûrs d'apprendre une chose : obéir 
aveuglément en mettant de côté notre esprit 
pour fonctionner en toute fluidité. On 
s'ingurgite un monde qui ressemble de plus en 
plus au nôtre : celui de la discipline par le fun. 

Somme toute le Robert était par avance 
clairvoyant lorsqu'il a défini le mot application 
comme suit : « action de mettre une chose sur 
une autre de manière qu'elle la recouvre et y 
adhère ». Mais en définitive c’est nous qui y 
adhérons sans recul et sans retenue. 

Serge E. 
 

 

Conçu, réalisé et imprimé par nos soins. Chaque article est sous la seule responsabilité de son  
auteur ou autrice. Pour rejoindre le « comité de lecture » informel et/ou proposer un article :  

écrire à Technologos c/o MVAC 12e à Paris, ou à contact@technologos.fr 

Ne pas jeter sur la voie publique  


